
1 
 

Pöcking                Eph 3,1-7                6.1.2026 

 

Liebe Gemeinde, 

wir sind noch in der Weihnachtszeit. Die orthodoxen Christen in aller Welt 

feiern heute Weihnachten. Im katholisch geprägten Madrid säumen in diesen 

Stunden Hunderttausende die Prachtstraße Castellana. Heute reiten die drei 

Könige mit großem Gefolge auf Elefanten, Kamelen, Pferden ein und bringen 

den Kindern die Weihnachtsgeschenke. Und auch wir haben vielleicht noch 

nicht alle Weihnachtsbesuche abgeschlossen. Die Weihnachtsgeschichte ist 

noch in vollem Gang. 

Es gibt in der Christenheit nicht nur verschiedene Weihnachtstermine und –ge-

bräuche, sondern von Anfang an auch unterschiedliche Vorstellungen darüber, 

wie Gott zur Welt kommt. In der bekannten Weihnachtsgeschichte des Evange-

listen Lukas kommt Gott zur Welt – im wahren Sinn des Wortes – als Christ-

kind in der Krippe: „da liegt es, das Kindlein, auf Heu und Stroh…“ Im bibli-

schen Originalton ist diese Weihnachtsgeschichte die schönste Geschichte der 

Welt. Und seit der römische Kaiser Konstantin im 4. Jahrhundert den Geburts-

tag Jesu auf den 25. Dezember festlegte, hat sich die Feier des göttlichen Kin-

dergeburtstags an diesem Tag in der westlich geprägten Welt durchgesetzt. Bei 

Christen und bei Heiden. In Tokio und Kairo. In Managua und Brasilia. Und 

prächtige Weihnachtsbäume sah man heuer auch in Neu Delhi und in Istanbul. 

Doch wenn alle Erwartungen und alle Fantasien auf dieses Christfest fixiert 

sind, dann wird das für viele Menschen zu einem Problem. Sie können mit der 

weihnachtlichen Idylle von der Heiligen Familie nichts mehr anfangen.  

Eine alleinstehende alte Dame aus der deutschsprechenden evangelischen 

Gemeinde in Madrid sagte nach einem Familiengottesdienst am Heiligabend: 

„Es war wieder wunderschön, aber bei mir gibt es kein Weihnachten. Mein 

Mann, ein Spanier, liegt auf dem Friedhof, und die Tochter ist wieder nach 

Deutschland zurückgekehrt – was mir bleibt, sind Sehnsucht und Erinnerung, 

das ist meine Realität.“ 

Ich bin überzeugt, dass es in solchen Situationen weiterhilft, wenn es verschie-

dene Vorstellungen davon gibt, wie Gott zur Welt kommt. Deshalb sind Weih-

nachten und Epiphanias so kostbar. In diesen Zeiten feiern wir auf unterschied-

liche Weise Gottes Kommen in die Welt. Sie  helfen, das Christfest als Erschei-

nungsfest, als Epiphanie, zu verstehen. Im Vordergrund steht nicht das Kind, 

sondern das Licht der Welt, der Stern in der Finsternis, die leuchtende Liebe 

Gottes, die allen Menschen, dem ganzen Kosmos gilt: Also hat Gott die Welt 

geliebt, dass er seinen eingeborenen Sohn gab, damit alle, die an ihn glauben, 

nicht verloren werden, sondern das ewige Leben haben. Das heißt: Weihnach-

ten, das Kommen Gottes in unsere Welt, gilt allen, nicht nur intakten Familien 

und empfindungsvollen Menschen und auch nicht nur kirchlichen Insidern. 



2 
 

Solange sich auch nur ein Mensch vom zeitlichen und ewigen Glück, von der 

Liebe Gottes ausgeschlossen fühlt, ist die Geburt, ist die Fleischwerdung 

Gottes, noch nicht zu Ende. An Weihnachten hieß es in den Predigten:  

„Als aber erschien die Freundlichkeit und Menschenliebe Gottes unseres 

Heilands, machte er uns selig…“  

Ein Satz. Nur ein Satz. Ein Satz, der in einer großen, umfassenden Bewegung 

die ganze Geschichte erzählt: 

Die Geschichte vom Kindlein in der Krippe – aber ohne Krippe, 

die Geschichte vom großen Gott – aber ohne Pathos, 

vom Gott, der das Kleine sucht – aber ohne Verniedlichung, 

die Geschichte von Menschen aus allen Völkern, die diesem Kinde glauben – 

aber ohne königliche Geschenke – . 

von Menschen, die sich geborgen wissen bei Gott – nicht nur in Bethlehem, 

sondern in aller Welt. 

Weihnachten ist für alle da. Das klingt so einfach, fast etwas billig. Und doch 

könnte es sein, dass über diesen einen Satz ein Mann jahrelang gebrütet hat, 

von dem wir wissen, dass er die Christen vorher verfolgte und der später ihr 

glühendster Prediger wurde: Paulus. Der Apostel Paulus. Nach seiner Christus-

Erscheinung vor Damaskus zieht sich Paulus für Jahre nach Arabien zurück – 

und kein Mensch weiß, was er dort tat. Man meinte, er habe christliche Ge-

meinden gegründet, aber es gibt dafür nicht den leisesten Hinweis. Der später 

unermüdlich Predigende, der Reisende, der Kirchenlehrer – man weiß nicht, 

was er dort tat. Vielleicht tat er nichts. Er dachte nach. 

Ich vermute, er dachte über den Satz nach: Weihnachten ist für alle da. Er hätte 

gesagt: Christus ist für alle da. „Für alle“ bedeutete damals: nicht nur für das 

herausgerufene Volk, die Juden, die bereits eine lange Geschichte mit Gott 

hatten, sondern auch für die Heiden, also alle anderen. Wenn man rückblickend 

die Konsequenzen bedenkt, die aus dieser Öffnung des Judentums zur Welt-

religion folgten, dann ist gut zu verstehen, dass sich Paulus lange auf diese 

göttliche Zielsetzung besann, dann aber gab er sie kund. Paulus schreibt an die 

Gemeinde in Ephesus – und das ist der heutige Predigttext: 

„Ihr habt ja gehört von dem Auftrag der Gnade Gottes, die mir für euch ge-

geben wurde: durch Offenbarung ist mir das Geheimnis kundgemacht worden. 

Daran könnt ihr, meine Einsicht in das Geheimnis Christi erkennen. Dies war 

in früheren Zeiten den Menschenkindern nicht kundgemacht, wie es jetzt offen-

bart ist seinen heiligen Aposteln und Propheten durch den Geist; nämlich dass 

die Heiden Miterben sind und mit zu seinem Leib gehören und Mitgenossen der 

Verheißung in Christus Jesus sind durch das Evangelium, dessen Diener ich 

geworden bin durch die Gabe der Gnade Gottes, die mir nach seiner mächtigen 

Kraft gegeben wurde.“ (Eph 3,2-3a.5-6) 

Christus ist für alle da. Weihnachten ist für alle da. Die Geschichte von den 

Weisen aus dem Morgenland illustriert das. Es geht um das Sehen der Herrlich-



3 
 

keit Gottes bei Menschen aller Religionen, Nationen und Klassen. „Das Ge-

heimnis“ ist immer wieder neu: Ausgestoßene, Aussiedler, Außenstehende, 

Ausländer, Aussätzige, Ausgehungerte, Ausgebeutete, Ausgebootete, Ausgefal-

lene, Ausgeblutete, Ausgezehrte, Auseinanderstrebende: Alles was „aus“ war, 

ist wieder „in“. Alle sind eingeschlossen in die Liebe Gottes in Jesus Christus. 

Der Kirchenvater Augustinus preist Epiphanias als „den letzten großen Schöp-

fungstag“ und sagt: „nicht untergehen wird die Sonne seines gnädigen Erschei-

nens, ehe fröhlich aufleben alle gebrochenen Menschenherzen samt der seuf-

zenden Kreatur.“ 

Allerdings besteht immer wieder die Gefahr, dass diese Rede von der universa-

len Liebe Gottes die Bodenhaftung verliert. Sie steht dann unvermittelt neben 

den großen Problemen unserer Zeit – den politischen Entwicklungen in der 

Ukraine, im Nahen und im fernen Osten, in Lateinamerika –  im Klimawandel, 

in der Wüstenbildung, unter der unsere Partnerkirchen in Zentralamerika lei-

den. Man spürt, dass es auch in unserer Gesellschaft kriselt: Antisemitismus 

macht sich breit, die Distanz zu den Flüchtlingen wird größer, die Gewalt findet 

immer neuen Ausbruch. Wie kommt hier die Liebe Gottes zur Geltung? 

Man versucht in Europa, aber nicht nur da, den Problemen abzuhelfen durch 

vernünftige, machbare Politik und Programme. Wir setzen uns ein für die 

individuellen Freiheitsrechte eines jeden Menschen, für den Schutz der Ver-

folgten, für die Unterstützung der Armen und für die Bewahrung der Schöp-

fung. Wenn junge Leute auf der ganzen Welt allabendlich herumschwärmen 

und feiern, dann mag das anstößig wirken für die wirtschaftlich und mental 

Ausgeschlossenen. Trotzdem könnte man dieses Feiern als einen Vorschein 

eines Lebensgefühls verstehen, das für alle Menschen bestimmt ist. 

Wenn aber das Leben und die Politik der reichen Länder diese Perspektive für 

alle verlieren und Reichtum und Selbsterhalt zum höchsten Wert aufsteigen, 

dann ist das innere Licht vom Evangelium her erloschen und der abendliche 

Trubel wird zur Maske von Zynismus und Gleichgültigkeit. Der Weihnachts-

stern darf nicht mit dem Wohlstand weniger verwechselt und der Heiland nicht 

zum bloßen Symbol für Frieden und Liebe verkürzt werden. 

Deswegen legt Paulus neben der Betonung auf das Wörtchen „in“ auch größ-

ten Wert auf das Wörtchen „mit“: Als Vertreter der Völkerwelt sind wir Mit-

Erben und Mit-Genossen der Verheißungen in Christus Jesus. Diese Verhei-

ßungen waren ursprünglich dem erwählten Volk Gottes gegeben. Sie beginnen 

mit Abraham, den Gott aus der Völkerwelt ruft, und dem er die Verheißung 

gibt, dass er ein großes Volk werden wird – zum Segen für die ganze Welt. 

Diese Verheißung musste sich bewähren bei der Versklavung in Ägypten, in 

den beiden Reichen Juda und Israel, im Exil von Babylon, bei der Rückkehr in 

ein armes Land. Über allen Epochen leuchtet die Verheißung Gottes, dass auf 

dieser Welt Frieden und ein Zusammenleben in Gerechtigkeit und Barmherzig-

keit möglich werden. Ihren Höhepunkt finden diese Verheißungen in der 



4 
 

Vision der Völkerwallfahrt bei den Propheten Jesaja und Micha: die Vision, 

dass die Völker – angezogen vom Licht der Erkenntnis Gottes – dereinst zum 

Zion ziehen werden, um sich miteinander zu versöhnen und Frieden zu finden.  

In diese Verheißung einer friedvollen und gerechten Zukunft auf dieser Erde 

wurden die Völker durch Christus einbezogen, denn in ihm erschien Gottes 

Liebe zu allen Menschen – zunächst zu den Juden, zu denen er sich gesandt 

sah, dann aber auch zu den Anderen, die in Gestalt einer phönizischen Frau, 

eines römischen Hauptmanns und eines ausgestoßenen Arabers zu ihm kamen. 

Die Heiden sind Miterben. Als Paulus diese Erkenntnis in ihrer Fülle erfasste, 

gründete er im römischen Reich Gemeinden aus Heiden und Juden, die bald at-

traktiv wurden für Menschen jeglicher Provenienz. Paulus nannte sie „Heilige“ 

– Menschen, die zu Gott gehören – und die seine Liebe in dieser Welt wider-

spiegeln. Noch heute leben wir aus seinen Briefen an die Heiligen in Ephesus, 

in Korinth, in Rom. Diese Gemeinden leuchteten durch ihre Liebe in der Welt, 

wenn sie auch viele irdische Probleme hatten. 

Ich wünschte mir, dass es mit der Kirche ebenso wäre, dass sie aus sich heraus 

leuchtet in ihren Gottesdiensten und Aktionen. Dass die Menschen kommen, 

um etwas zu entdecken, Frieden zu finden, das Herz zu wärmen – zu beten. Nur 

wenn alle Handlungen der Kirche aus dieser Liebe Gottes zu allen geschehen, 

wird sie anziehend. Und das nicht nur bei uns, sondern in aller Welt. Dazu gibt 

es Kirchenpartnerschaften, um die globale Liebe Gottes zu allen Menschen zu 

verdeutlichen. Viele Menschen in Zentralamerika, die wissen, dass wir heute 

unseren Stiftungs-Empfang feiern, sind mit uns im Gebet verbunden. 

Da sehe ich eine wirkliche Epiphanie-Erfahrung, dass trotz verschiedener Ver-

kündigung vom Kommen Gottes in diese Welt das Licht sichtbar wird, das 

Menschen suchen. Ein Beispiel zum Schluss: Jahrelang wurde ich als Referent 

für Mission und Entwicklung vom alten Missionswerk  in Neuendettelsau zum 

Jahresfest eingeladen. Es war dies damals ein überschaubares Treffen von 

Menschen, die die Mission durch Basare und Gemeindeaktionen unterstützten. 

Dann fing aber heutige Centrum an, die Aussendung von Freiwilligen in unsere 

Partnerkirchen, die dort ein Jahr in diakonischen Einrichtungen arbeiten, mit 

diesem Fest zu verbinden. Jetzt geschah eine Art Epiphanie-Wunder. Es kamen 

Eltern, Geschwister und Freunde, die diesen Aufbruch in die Eine Welt miterle-

ben wollten. Es wurden immer mehr begeisterte Teilnehmer. Heute ist dieses 

Fest das jährliche Highlight in Neuendettelsau, wo man etwas davon spüren 

kann, dass das Licht Gottes in diese Welt scheint und Menschen begeistert. 

So wünsche ich auch uns, liebe Gemeinde, liebe Engagierte in unserer Stiftung, 

viele Erscheinungsfeste, bei denen uns das Licht der weltweiten Gemeinschaft 

Christi aufgeht. Ich wünsche uns Erleuchtung, die unsere menschlichen Gren-

zen, aber auch die Schatten der Ängste und des Todes überstrahlt. Menschwer-

dung Gottes bedeutet Lichtwerden der Menschen und Heilwerden der Völker. 

Die Weihnachtsgeschichte ist noch in vollem Gange. Uns allen zum Segen! 


